
7

Предисловие Татьяны Черниговской

Возделывать свой сад…

Когда читаешь или слушаешь Александра Григорьевича Асмолова, 
то именно слова Вольтера оживают. Мы учим, врачуем, пишем… 
Его книги, его мысли в итоге о том, как строить свою жизнь в усло‑
виях огромной сложности, противоречий, влияний, необходимо‑
стей, неизбежностей… Кто мыслит, а на самом деле — ​кто живет, 
а не просто переводит энергию, тот хочет строить будущее, пони‑
мать, каким бы он хотел его видеть. И это невероятно трудно. Каков 
вектор нашей человеческой эволюции? «Умные, сильные и унифи‑
цированные» — ​говорит нам технологический прогресс. Но это уже 
не мы, а другой биологический (?) вид. «Разные» — ​говорит Асмо‑
лов. Это и из естественной истории видно. А в человеческой было 
всякое, в том числе и хождение по граблям. Мы помним, что исто‑
рия не учит, но жестко наказывает. И мы не хотим наказания нашим 
детям, которые, как говорится в этой книге, все равно «не наше буду‑
щее»… Но отпустить их неподготовленными в неведомый мир мы 
не можем: нужно дать им как минимум белые камешки, которые при‑
хватил с собой смекалистый Мальчик-с-пальчик, чтобы было куда 
оглянуться… Свое прошлое знать надо: «Быть может, прежде губ уже 
родился шепот, и в бездревесности кружилися листы», и не только 
это смог прошептать Мандельштам: «На стекла вечности уже легло 
мое дыхание, мое тепло»… Ничто не пропадает, можно забыть или 
убедить себя, что забыл, но нет… Гибель древней бабочки приводит 
в итоге к неумению грамотно писать, как мы знаем от Брэдбери. «Дон
кихоты против роботов» — ​говорит Асмолов… Невредно напомнить, 
что ветряные мельницы оказались весьма эффективными. «Турбу‑
лентность» — ​говорит Асмолов… Но ведь спокойных времен почти 
и не было, другое дело, что скорости и градусы растут. Мы выиграли 



эволюционную битву потому, что научились преадаптироваться, 
справляться со средой. Научились и договариваться («Профессия 
будущего: переговорщики»). Договариваться приходится с очень 
разными, в том числе в будущем и не только с людьми. Делать вид, 
что этим можно пренебречь, — ​значит проиграть. В конце концов, 
у нас есть зеркальные системы в мозге, которые для того и сфор‑
мировались, чтобы мы могли посмотреть на мир со ВСЕХ сторон. 
Нет, статистика нам не поможет, тут другая математика: вспомним 
безвинно погибшую бабочку… И не будем упрощать реальность, как 
пишет автор этой книги в других работах.

Одним словом, книга учит нас тому, что понимали М. М. Бах‑
тин («Событие жизни текста, т. е. его подлинная сущность, всегда 
развивается на рубеже двух сознаний <…> Диалогические рубежи 
пересекают все поле живого человеческого мышления»), Л. С. Выгот‑
ский («Перерастание диалога “между разными людьми” в диалог 
“внутри одного мозга”»), В. С. Библер («Процесс внутреннего диа‑
логизма — ​столкновение радикально различных логик мышления»), 
Вяч. Вс. Иванов («Процессы обмена информацией внутри мозга 
и внутри общества… — ​разные стороны единого процесса»). Сам 
механизм семиозиса, говорил Ю. М. Лотман, работает на затрудне‑
ние контакта, понимания, и идея диалога является ключевой, и диа‑
лог всегда происходит на разных языках, с трудностями и надеждой 
на понимание. Работает не только механизм унификации, но и меха-
низм разнообразия.

Думая о будущем и тем самым создавая будущее каждую минуту, 
хорошо бы не попасться в ловушку «простого мира». Путеводите‑
лем к этому будет лежащая перед вами книга Александра Григорь‑
евича Асмолова.

Санкт-Петербург, Рождество, 2025 г.



9

Введение

Исповедь эволюционного оптимиста

Святая наука — расслышать друг друга
Сквозь ветер, на все времена…

Булат Окуджава

Быть оптимистом заведомо опасно. Пессимистом — куда выигрыш‑
нее. Пессимизм воспринимается ближе к реализму. Пессимисту же 
позволительно ошибаться хотя бы потому, что от его ошибки все 
испытывают радость и счастливы забыть и уж во всяком случае про‑
стить его неверный прогноз.

Да и в общении люди, как ни парадоксально, лучше восприни‑
мают того, кто выступает в роли ворона из знаменитого стихотво‑
рения Эдгара По. «Да, скоро будет плохо. Вам сегодня еще как-то 
ничего себе? Не волнуйтесь, завтра будет хуже, не сомневайтесь. 
Завтра станет еще чернее». Такие люди по-своему вызывают уваже‑
ние, ведь они не плодят иллюзий и приучают к «трезвому взгляду» 
на вещи.

И вы, конечно, можете выглядеть таким мудрым вороном, но вот 
только люди благодаря вам еще более привыкают смотреть на жизнь 
как фаталисты. Окружающие склоняются к тому, чтобы ожидать того 
или иного финала событий, от них не зависящего.

Оптимисту ошибки не прощают: ведь вы вселяете в людей наде‑
жду, которая может не сбыться.

Но только наша надежда  — это альфа и омега для конструи‑
рования будущего. Лучшего будущего не случится, если никто 
не будет надеяться на него, а потому и не приложит усилия к его 
достижению.



10
Введение

Исповедь эволюционного оптимиста

Так что люди, способные придавать размышлениям о будущем 
конструктивность, — оптимисты. Если наш реализм конструкти‑
вен, то он оптимистичен.

Уточню еще одну важную для понимания этой книги вещь.
Я не просто оптимист, а (обратите внимание!) эволюционный 

оптимист — и за этим стоит определенная картина мира. Она свя‑
зана с убеждением, что ничего в нашей действительности нельзя 
понять вне контекста эволюции. А что такое эволюция? Это движе‑
ние мира к разнообразию. В этом движении есть падения, регресс, 
но в целом происходит развитие мира, в котором множится число 
альтернатив.

Когда я говорю, что я эволюционный оптимист, то тем самым 
утверждаю, что у нас всегда есть выбор. Ведь отсутствие альтерна‑
тив — это и есть абсолютное зло.

В современной эволюционной биологии многие теории поколе‑
бали идею приспособления к окружающей среде как единственного 
направления изменений в живой природе. Мир природы, а тем более 
человеческий мир через избыточное разнообразие закладывает воз‑
можности для самых удивительных проектов развития.

Благодаря избыточности сложных систем мы ухитряемся разгля‑
деть те странные виды активности, которые готовят нас к встрече 
с неведомым, к искусству справляться с тем, чего никогда не было… 
и оставаться Человеком.

Именно взгляд эволюционного оптимиста позволяет мне 
набраться отваги и попытаться ответить на вопросы, которые в рам‑
ках рационального разума вызывают недоумение.

Почему страх потери смысла жизни оказывается порой сильнее 
и действеннее страха смерти?

Почему мой любимый учитель, психолог Алексей Николаевич 
Леонтьев называл психологию личности драматической психоло‑
гией, а символом жизненного пути человека, превыше всего ставя‑
щего свободу выбора, считал восхождение на костер?

Почему поступки столь разных и действующих на разных исто‑
рических сценах героев — философа Петра Чаадаева, биолога Нико‑
лая Вавилова, психолога Льва Выготского, физика Андрея Сахарова, 
поэта Анны Ахматовой — порой воспринимались как донкихот‑
ство, безумие или шутовство? И тем не менее для многих из нас их 



Введение
Исповедь эволюционного оптимиста� 11

жизнь является осознаваемым или неосознаваемым мерилом чело‑
веческого достоинства.

Поможет ли найти ответы на эти вопросы формула автора: «Пре‑
адаптация индивида есть цена за развитие вида»?

И наконец, не является ли ключом к пониманию связи феномена 
преадаптации с искусством жить достойно проходящая через всю 
эту книгу мысль Шекспира о том, что человек именно тем и отлича‑
ется от животного, что ему вечно надобно не только «необходимое», 
но и «излишнее». Я бы сказал — избыточное. А порой — и несбы-
точное.

Веря в несбыточное и будучи эволюционным оптимистом, 
не могу отказать себе в удовольствии сыграть в угадайку «Кто же 
он — читатель этой книги?».

Он может быть кем угодно, но в его портрете мне угадываются 
следующие черты.

Это тот из вас, кто в своей жизни хоть раз с разной интонацией 
слышал от окружающих: «А тебе что, больше всех надо?»

Это тот неизвестный мне читатель, кто хоть иногда совершал 
неожиданные для самого себя поступки…

И непременно это тот, кто, как бы ему ни было трудно и даже 
больно, не перестает верить, что в этом безумном мире всегда есть 
те, ради кого надо во что бы то ни стало жить и надеяться..

Уверен, что каждый из нас рождается под тем или иным созвез‑
дием людей. Так и автор этой книги родился под созвездием людей, 
в диалогах с которыми шло и, надеюсь, продолжает идти становле‑
ние его собственной личности. Один из них — психолог, классик 
психологии искусства и культурно-деятельностной психологии Лев 
Выготский.

Он любил повторять, что понимание мысли собеседника без 
знания его мотивов — это не полное понимание. Следуя его совету 
и надеясь увеличить шанс быть услышанным читателями, объяс‑
нюсь, откуда же взялась дерзость, а может быть и наглость, дать 
этой книге — циклу историй о делах жизни и поисках автора — имя 
«Психология достоинства: Искусство быть человеком».

Мотивов, как всегда, несколько. И ведущий из них мог бы без 
иронии быть назван тем самым путеводным мотивом, ради которого 
я десятилетиями пытаюсь воплотить свой замысел, наиболее емко 



12
Введение

Исповедь эволюционного оптимиста

выраженный в названии одной из моих статей «Непройденный путь: 
от культуры полезности — к культуре достоинства». Мечта о том, 
чтобы и человечество, и наша страна, и каждый из нас шли по этому 
пути, сколь бы наивной она ни казалась, и ныне не оставляет меня.

Другой мотив произрастает уже непосредственно из моей про‑
фессии, в которой пребываю (самому нелегко осознавать эту цифру) 
более 50 лет — из психологии личности. И как бы я ни рефлексировал 
свою жизненную позицию и призвание — психолог или антрополог, — 
продолжаю придерживаться понимания преобразующей силы искус‑
ства как со-творения человечного в человеке, выстраданного в иссле‑
дованиях Льва Выготского, Алексея Леонтьева и Александра Лурии.

А они относились к искусству как к совершенно особому потоку 
человеческих деятельностей, благодаря которым мир усваиваемых 
нами знаний, норм и значений преобразуется в мир неповторимых 
личностных смыслов, ради воплощения которых живет и действует 
человек.

Именно оба вышеупомянутых мотива и привели к тому, что 
стремление к пониманию психологии достоинства как искусства быть 
человеком стало стержнем этой книги. Что бы я ни делал, не устаю 
искать ответы на целую вереницу вопросов о природе человече‑
ского достоинства.

Вопросов больше, чем ответов.
А потому покаюсь. Если читатель этой книги ждет рецептов 

и дефиниций, а что же такое достоинство, то, скорее всего, его постиг‑
нет разочарование.

Ведь суть дела и заключается в том, что по отношению к «досто‑
инству» — поступкам человека, не теряющего своего лица перед 
самим собой и другими людьми, — вопрос в стилистике «Что» 
не по адресу. Достоинство — и об этом пойдет речь в книге — это 
спектр феноменов из совсем иного пространства, резко отличного 
от известной всем палаты мер и весов.

Оно не из пространства «Что», а из пространства «Кто». И в этом 
пространстве бессмысленно, как с присущей ему зоркостью ко всем 
деяниям жизни человеческой замечал Александр Сергеевич Пушкин, 
пытаться поверять алгеброй гармонию.

Совесть, Честь, Благородство и Достоинство, как и многие другие 
проявления наших взаимоотношений с другими людьми и с самими 



Введение
Исповедь эволюционного оптимиста� 13

собой, — все они (как, впрочем, и подлость, и хамство) порождаются 
в особом пространстве личностного выбора дел и поступков чело‑
века — в пространстве «Кто», а не в пространстве «Что». И каждый 
человек принимает решение, избрать ли путь чести и достоинства 
или же стать (воспользуюсь образом Николая Лескова) «доброволь‑
цем оподления».

В пространстве «Кто» человека не мерят, а человеку верят. 
И в этом же пространстве, поверьте, не спутают благородство — 
с «Вашим благородием», а честь — с «Вашей честью». И особо замечу, 
в пространстве «Кто» на вас не посмотрят как на странненького или 
опасного для общества, если на вопрос «Кто ты?» вы ответите лако‑
нично и емко: «Человек». И не надо будет для обоснования этого 
утверждения, как некогда было молвлено небезызвестным персо‑
нажем романа Михаила Булгакова «Мастер и Маргарита», никаких 
доказательств.

Путь от культуры полезности к культуре достоинства не прой‑
ден. Но в любые времена, сколь бы мутными и мрачными они 
ни казались, и в эволюции жизни, и в истории человечества, 
и на жизненном пути каждого из нас были, есть и будут осо‑
бые пики — пики преадаптации. Они могут по-разному пережи‑
ваться поэтами и историками, физиками и лириками. Они могут 
называться эпохами возрождений и ренессансов, обострениями 
«шестого чувства», периодами бифуркаций или встреч с «чер‑
ными лебедями».

Но в подобные времена скачков эволюции срабатывает закон, 
названный Гёте законом востребованного разнообразия. Действие 
этого закона проявляется и в том, что даже в самые трагичные 
периоды эволюции жизни, когда звучат голоса о конце истории, 
именно поступки Человека, отстаивающего свое достоинство, могут 
изменить траекторию эволюции сложных систем.

В эпоху Возрождения об образе такого человека писал выда
ющийся мыслитель, певец чести и достоинства флорентиец Джо‑
ванни Пико делла Мирандола. Кем бы его ни называли историки: 
гуманистом, монахом, антропологом или философом — именно ему 
принадлежат идеи о самостановлении человека, изложенные в трак‑
тате «Речь о достоинстве человека». Приведу лишь один фрагмент 
этого труда.



«Принял Бог человека как творение неопределенного образа 
и, поставив его в центре мира, сказал: “Не даем мы тебе, о Адам, 
ни определенного места, ни собственного образа, ни особой 
обязанности, чтобы и место, и лицо, и обязанность ты имел 
по собственному желанию, согласно твоей воле и твоему реше‑
нию. Образ прочих творений определен в пределах установ‑
ленных нами законов. Ты же, не стесненный никакими преде‑
лами, определишь свой образ по своему решению, во власть 
которого я тебя предоставляю <…> чтобы ты сам, свободный 
и славный мастер, сформировал себя в образе, который ты 
предпочтешь. Ты можешь переродиться в низшие, неразумные 
существа, но можешь переродиться по велению своей души 
и в высшие…”».

Поражаюсь тому, когда, где и как это было сказано. Напомню, 
что Мирандола прожил долгую жизнь. Он неоднократно сиживал 
в тюрьмах Италии и Франции, обвинялся в несусветных ересях, умер 
от мышьяка… Но он никогда — услышьте: никогда — не отказывался 
от убеждений, что именно выбор достоинства делает человека — 
Человеком. На сем я и завершаю свою исповедь эволюционного 
оптимиста. А читать книгу «Психология достоинства: Искусство 
быть человеком» или же нет — это уже собственный, не скованный 
ограничениями выбор читателя.



Часть I

Дети — ​не наше будущее

заметки к антропологии детства





17

Глава 1

Развитие личности — ​
это развитие образов мира

Есть ли среди читателей те (поднимите мысленно руки), кто в жизни 
хоть раз слышал вопрос (который я считаю важным тестом): «А тебе 
что, больше всех надо?»

Как я рад таким читателям, здравствуйте, непредсказуемые вы 
мои!

Ведь вам каждому больше всех надо. И каждому нужно избыточ‑
ное, лишнее, а не только необходимое. Ведь еще великий Шекспир 
писал: «Сведи к необходимостям всю жизнь, / И человек сравня‑
ется с животным». Станиславский спрашивал у своих актеров, начи‑
ная репетицию: «Чем вы меня удивите?» Пока вы способны удив‑
лять, пока вы способны бросать в мир горсти неожиданностей, мир 
не перестанет поражать вас своей непостижимостью.

Да,
Я чудак и фантазер.
И говорю,
Что мир прекрасен.
Прекрасен тем,
Что он не ясен!
Что небо формулой не выразишь,
Что звезды в небе не сочтешь.
И хоть законы соблюдаются,
Ты
Неожиданного ждешь.



18
Часть I 

Дети — не наше будущее

И мы умеем в ответ на любую неопределенность ответить потряса
ющей непредсказуемостью.

Меня поразил когда-то факт, что в XVIII веке в австрийской армии 
был учрежден особый военный орден: орден Марии Терезии вручали 
за победу в бою благодаря личной инициативе даже вопреки приказу.

Мне вспоминаются разные определения человека. В десятом 
классе я написал, что не согласен с определением Энгельса, согласно 
которому жизнь — ​это способ существования белковых тел. Мне 
сказали: «Какое ты имеешь право критиковать Энгельса?» И тогда 
я в ответ написал иронические строки:

Человек — ​это звучит гордо.
Вариации аминокислот,
позвоночник — ​наследство хордовых
и генетический код.

Вот прошел когда-то юрский период, но из этого не следует, что сей‑
час, в период антропоцена, юрский период перестал в нас существо‑
вать. Во время лекций на факультете психологии я говорю своим 
студентам, что в каждом моем движении воет столько динозавров, 
что мало не покажется.

Но мы с вами не являемся заложниками ни динозавров, ни ней‑
ронов, ни генов, ни прошлого опыта. Мы многократно в самых раз‑
личных ситуациях переделываем даже саму свою память. Психолог 
Алексей Николаевич Леонтьев говорил: «Человек — ​единственное 
существо на лестнице эволюции, которое может избавиться от груза 
собственной биографии». (Вспомните, например, как в произведе‑
ниях Антона Макаренко его воспитанники сжигали одежду, чтобы, 
образно говоря, преобразовывать собственную личность.)

Мы переделываем свои картины мира, свою память и, занима‑
ясь творчеством, удивляемся сами себе: «Ай да Пушкин! Ай да сукин 
сын!»

…История жизни каждого из нас — ​это история отклоненных 
альтернатив. Это история того, кем мы хотели стать и не стали.

Скажем, в детстве я неистово любил стихи, доставал всех сво‑
ими стихами, не мог молчать, все время говорил. Когда мне стукнуло 
аж 11 лет, человек, которого я очень любил и который дал мне очень 



Глава 1
Развитие личности — это развитие образов мира� 19

много в жизни, писатель Владимир Тендряков, муж моей сестры, ска‑
зал мне: «У меня не получается написать сказку, а ты мне мешаешь. 
У меня к тебе просьба: ты можешь хоть час помолчать? Каждый час 
я буду давать тебе рубль».

Я не заработал ни рубля. И эта картина мира тоже со мной до сих 
пор.

●

Часто используемые схемы для понимания человека: стимул/реак‑
ция, нейрон/сознание, ген/поведение — ​резко упрощают человече‑
скую природу. Эти схемы разбиваются о многочисленные факты, 
доказывающие, что человек по большому счету — ​незапрограмми‑
рованное существо.

Код непредсказуемости — ​наш ключевой код.
И этот код — ​это дар родом из детства. Мы знаем, что его можно 

заглушить, а можно привыкнуть рассчитывать на него.
Чем прекрасны те «литературные безумцы», которым выносят 

жесткий диагноз «горе от ума»? Чем прекрасен Дон Кихот? Чем пре‑
красен Чаадаев? А герои Жюль Верна? Человечностью! Тем, что они 
обладают самостоянием, что они творят самих себя. Тем, что готовы 
искать решения в самых трудных и непредсказуемых ситуациях.

Где мы учимся такому поведению? В сказках, где герои без устали 
сражаются с ветряными мельницами. Где перед героями ставят 
задачу: «Пойди туда, не знаю куда». А герой идет и справляется. 
В сказках дается идея саморазвития, самодвижения, даже похвала 
хаосу, где ступа с Бабою Ягой идет (в мире порядка), бредет (в мире 
хаоса) сама собой.

Когда мы обращаемся к своему первому представлению о мире, 
то картина неизбежно оказывается не реальностью, а своего рода 
реконструкцией реальности. К нашей памяти о двух-, трех-, пяти‑
летнем возрасте всегда относится замечательная формула «врет как 
очевидец».

Мы с вами вообще выступаем как «непрерывные» очевидцы дви‑
жения собственного разума и, отдавшись этому потоку, получаем то, 
что психологи называют «развивающийся гештальт».



20
Часть I 

Дети — не наше будущее

Гештальт (как определяют его во многих психологических слова‑
рях) — ​это целостность, не сводимая к сумме ее частей. Другое, более 
близкое мне определение гештальта: это целое, в котором отдельные 
его элементы приобретают ранее неизведанные свойства. Так точнее.

●

Человек приходит в настоящее не просто из прошлого, а каждый день 
строит свое настоящее как реализацию образа будущего. Сотворение 
мира — ​это непрерывный процесс. И процесс непрерывных решений.

Когда я просматриваю, как идет движение образов моей жизни 
(а я это делаю в самые разные мгновения, поскольку все мы родом 
из детства, и детство относится к каждому из нас), — ​я испытываю 
прежде всего ощущение доверия к тому миру, в котором я жил, когда 
мне было три, четыре, пять лет.

Вокруг меня были люди, с которыми я находился в состоянии 
психологического симбиоза. И в этом симбиозе главным было посто‑
янное рассказывание сказок. Я не мог жить без сказок (и продолжаю 
жить в сказках теперь). Эти сказки — ​всякие небылицы, небываль‑
щины и так далее, которые для меня то и дело откликаются в том, 
что сегодня происходит в мире.

Главное ощущение мира моего детства — ​это то, что этот мир 
полностью создан для меня. Я родился для того, чтобы этот мир 
меня встретил, а я должен его в себя втянуть, а потом сделать так, 
чтобы собой размножиться всюду и везде. Я выступал как своего 
рода «мироуловитель» для того, чтобы потом прийти в этот мир 
и его удивить. И это ощущение остается со мной до сих пор.

С тех пор я верю, что от моих действий может меняться реаль‑
ность. Даже если это неправда (а вера отличается от знания тем, что 
она несет в себе элемент магии), я все равно продолжу в это верить.

Детское магическое мышление отличается от всех наших концеп‑
ций и теорий тем, что его обладатель воспринимает мир личностно, 
как нечто одушевленное, как и он сам. Развитие детской личности — ​
это постоянная игра между идентификацией и отчуждением, между 
центрацией и децентрацией, между конструкцией и деконструк‑
цией смыслов. В детстве мы выступаем смыслоуловителями. Мы 
можем не знать слов и их значений, но мы всегда знаем их смысл. 



Выигрывают те, 
кто готов видеть 
перед собой такие 
картины мира, 
которые дышат 
неопределенностью 
и многомерностью.



22
Часть I 

Дети — не наше будущее

Все начинается со смысловых образов мира, которые не кончаются 
никогда. А потом мы вырастаем и рационализируем смыслы, обо‑
значаем их, шинкуем и пытаемся заново сложить.

Когда мы развиваемся, то в большей или меньшей мере утрачи‑
ваем детскую мифологичность и тем самым — ​ощущение того, что 
реальность многовариантна.

А реальностей в нашей современной жизни так много, что 
я не знаю, кто мог бы их в принципе посчитать. Когда этот каскад 
неопределенностей растет, нужно понимать: мы выигрываем, когда 
готовы действовать так, как в замечательных сказках и небывальщи‑
нах, — ​идем туда, не знаю куда, и ищем то, не знаю что.

Выигрывают те, кто готов видеть перед собой такие картины 
мира, которые дышат неопределенностью и многомерностью.

●

Признать разнообразие мира нам мешают многие установки нашего 
мышления, одну из них можно назвать «эволюционным снобиз‑
мом». Современным людям подсознательно кажется, что Петя Ива‑
нов, который учится в 5-м «А» классе, знает мир лучше, чем Платон 
или Аристотель. (Он ведь уже наследник стольких революций — ​
от научно-технической до цифровой…)

Но это не так.
Я говорю: «Друзья, представьте, что к вам подойдет Пифагор. 

Так ли мудрее его вы окажетесь, если возьметесь обсуждать с ним 
тезис о том, что в основе всего устройства мира лежат числа и только 
через числа можно понять Вселенную?»

Один из моих учителей, философ Мераб Константинович Мамар‑
дашвили, четко показывал, что когда вы отбрасываете картину мира 
Птолемея и переходите к другой, то это вовсе не означает, что кар‑
тина Птолемея была неверна. Просто надо увидеть, в каких систе‑
мах отсчета она была действенной.

Ведь через пару столетий вслед за картинами ньютоновского 
мира, где все стремится к равновесию и адаптации, в истории науки 
вдруг появляются концепции неравновесности, нелинейности 
и неадаптивного, парадоксального развития. И все-таки Эйнштейн 
не отменил Ньютона. И Ньютон не отменил Птолемея.



Глава 1
Развитие личности — это развитие образов мира� 23

Или же замечательные генетики Александр Любищев, Сергей Чет‑
вериков, сегодняшние гениальные эволюционисты. Отрицают ли они 
Дарвина? (Того Дарвина, о чьей теории Карл Поппер со злой иронией 
говорил, что она сводится к формуле «выживают выжившие».) Нет, 
не отрицают, не отвергают. Но наряду с дарвиновской картиной эволю‑
ции разворачивают концепцию «преадаптации», которая изумила бы 
Дарвина, но объясняет парадокс образования сложных органов, чья 
конечная функция не могла иметь изначальной приспособительной 
ценности. (То есть концепцию, говорящую буквально о сказочном ходе 
вещей, о том самом «пойди туда, не знаю куда, найди то, не знаю что».)

Код непредсказуемости помогает человеку отвечать на три вызова 
современного мира: сложности, неопределенности и разнообразия.

Он позволяет нам не ломаться, а становиться гибкими; не покидая 
мира твердой Земли Птолемея, размышлять и действовать в мирах 
Коперника и Эйнштейна.

●

Картины мира — ​это пласты (хотя и не геологические). Поэтому любое 
«уплощение» реальности мешает в этой реальности жить. Так, архаика 
губит мир, путая две вещи — ​фундаментальность и фундаментализм.

Фундаментальность — ​это большие идеи, охватывающие смыс‑
ловые картины разных эпох; фундаментализм же — ​инстинктивное 
неприятие больших идей, превращающее любую «древнюю правду» 
в жалкий (хотя и агрессивный) предрассудок.

Но как жить в меняющемся мире, не меняя себя?
Вспомните слова из «Алисы в Стране чудес»: «Нужно бежать 

со всех ног, чтобы только оставаться на месте, а чтобы куда-то 
попасть, надо бежать как минимум вдвое быстрее!»

Здесь похожая формула:

чтобы знать картину мира,
нужно постоянно строить картину мира.

Нам всем необходима рациональность. Но не менее важна способ‑
ность выходить за рамки рациональности, за рамки ограничений 
только рациональных схем объяснения реальности.



24
Часть I 

Дети — не наше будущее

Потому что только в этом случае удается показать людям, что 
у них есть перспективы.

Я желаю того, мечтаю о том, всю жизнь прилагаю усилия к тому, 
чтобы у людей были культурные инструменты овладения своим 
собственным поведением в меняющемся мире. Ведь в многомер‑
ном мире решения все равно придется принимать самому и самому 
за них отвечать.

А тех, кто позволяет понимать движущиеся картины мира, 
я называю атлантами. Для меня такие атланты — ​это мои точки 
опоры. Вот гениальный биомеханик Николай Бернштейн. Он создал 
теорию физиологии активности, целый мир понимания природы 
движения (который сильно отличается от павловской рефлектор‑
ной модели).

Бернштейн говорил: «Жизнь — ​это постоянное преодоление 
равновесия». Он прекрасно описывал отличие живого от неживого. 
Он говорил: «Живое отличается от неживого тем, что только живое 
способно плыть против течения».

Вот это атлант!
Не сочтите меня жюль-верновским мечтателем, но вот мое допол‑

нение к его формуле (которое я украл у Эрвина Шрёдингера): я иду 
против потока, но я уверен, что направление потока изменится.

●

Мне часто случается повторять известную формулу: «Индивидом 
рождаются. Личностью становятся. Индивидуальность отстаивают!»

И отстаивание индивидуальности есть великая вещь.
Наша непрогнозируемость, неадаптивность, непредсказуемость — ​

это то, что надо передавать друг другу, чем мы можем друг друга 
усиливать.

Но как только мы обращаемся к истокам, к тому, откуда возни‑
кает сама возможность индивидуальности, — ​так темы антрополо‑
гические, этические, психологические оборачиваются вопросами 
образования.

Такими будут два плана разговора в этой книге: разговор об исто‑
ках личности, ее сохранении и самосознании в травмирующем 
и непредсказуемом мире, о личностном выборе — ​и обсуждение 



Я иду против потока, 
но я уверен, что 
направление потока 
изменится.



того, что может происходить в мире образования, поддерживающее 
становление личности и культуру отстаивания индивидуальности.

Начиная же этот разговор, я подчеркну (не будучи особо ориги‑
нальным), что философия современного образования, как и Земля 
в древних сказаниях, стоит на трех китах: педагогике достоинства, 
педагогике сотрудничества и культурно-исторической психологии 
личности. Несколько уточняющих тезисов об этом триединстве — ​
в следующей главе.



27

Глава 2

Три оси координат: 
педагогика достоинства, 
педагогика сотрудничества, 
культурно‑историческая психология

Тезисы педагогики достоинства в моей картине мира возникли в тот 
день, когда в 1965 году на подмосковной даче собрались несколько 
человек. Я хорошо их помню. Это были Александр Трифонович 
Твардовский, Александр Исаевич Солженицын и муж моей сестры, 
писатель Владимир Тендряков.

И вот трое таких писателей обсуждали вопрос реформирования 
советского образования.

Я был тогда в десятом классе. Слушал, вдумывался. И вдруг Тен‑
дряков достал книгу. Для меня с тех пор она остается библией педаго‑
гики достоинства — ​это книга Януша Корчака «Как любить ребенка», 
где о детях рассказываются поразительные вещи.

Тогда эта книга вдохновила писателя Владимира Тендрякова 
выступить с полемической статьей «Ваш сын и наследство Комен‑
ского», ставшей для меня прообразом манифеста о педагогике досто‑
инства.

Владимир Тендряков, который называл меня своим младшим 
братом, настойчиво повторял, что личность теряет свое достоин‑
ство, когда начинает жить по формуле конформизма «чего изво‑
лите». Многие его книги были посвящены школе и учителям: 
«За бегущим днем», «Весенние перевертыши», «Шестьдесят све‑
чей», «Ночь после выпуска». Но с особой остротой Владимир Тен‑
дряков ставил вопросы аксиоматики нравственности и достоинства 



28
Часть I 

Дети — не наше будущее

в цикле произведений, которые мы в семье называли «История 
государства Советского»: «Охота», «Хлеб для собаки», «Параня», 
«Покушение на миражи» и — ​трагичная история расчеловечива‑
ния — ​«Люди или нелюди».

Он учил меня педагогике достоинства своими произведениями 
и поступками. И если братья Стругацкие задавали свою аксиоматику 
нравственности символом «Трудно быть богом», то квинтэссенцию 
школы достоинства Владимир Тендряков емко выразил метафорой: 
«Трудно быть человеком».

Позже я не раз находил для себя разные проекции этой метафоры 
в произведениях близких мне по духу мыслителей: Эриха Фромма 
(«Бегство от свободы» и «Иметь или быть?»), Виктора Франкла 
(«Человек в поисках смысла»), Альбера Камю («Бунтующий чело‑
век») и, конечно, в поразительных гимнах человеческому достоинству 
Антуана де Сент-Экзюпери, Альберта Швейцера, Дмитрия Лихачёва, 
Андрея Сахарова, Булата Окуджавы, Александра Галича и Влади‑
мира Высоцкого. Возможно, для кого-то этот ряд имен апостолов 
педагогики достоинства покажется странным, но он отражает мое 
представление о тех, кто всей своей жизнью утверждал ценность 
каждого человека как неповторимой личности. Значительно позже 
горизонты, приоткрытые Владимиром Тендряковым, помогли мне 
постичь масштаб таких мастеров педагогики достоинства, как исто‑
рик Михаил Гефтер, композитор Григорий Фрид (автор монооперы 
«Дневник Анны Франк») и Ролан Быков с его фильмами «Чучело» 
и «Айболит‑66». Повторюсь, метафора «трудно быть человеком» 
как смысловой и ценностный стержень педагогики достоинства 
зародилась в моем сознании благодаря тесному общению с Влади‑
миром Тендряковым.

●

Второй кит мировоззренческой философии современного обра‑
зования — ​это педагогика сотрудничества, рождение которой 
состоялось в первую очередь благодаря гражданскому героизму 
Симона Соловейчика, Владимира Матвеева и Шалвы Амона‑
швили. Совместно с замечательной плеядой педагогов-новаторов 
в 1986 году они создали манифест «Педагогика сотрудничества», 



Жизненный 
путь личности — ​
это история 
отклоненных 
и сотканных 
альтернатив.



30
Часть I 

Дети — не наше будущее

определивший ценностный поворот от обезличенной педагогики 
серийного производства «среднего ученика» к педагогике сво‑
бодной личности.

Иногда этот манифест называют по месту его появления на свет 
Переделкинским манифестом, акцентируя внимание на том, что 
он был создан в поселке писателей под Москвой на даче Анатолия 
Рыбакова. (Не удержусь от ассоциации и замечу, что диалоги с Вла‑
димиром Тендряковым, в которых оттачивался замысел педагогики 
достоинства, велись в поселке Советский Писатель — ​его часто 
называют Пахра.)

●

Там же, в поселке Пахра, произошла и моя встреча с будущим учи‑
телем, классиком культурно-деятельностной психологии Алексеем 
Николаевичем Леонтьевым, изменившая мою судьбу.

Случайно ли то, что культурная атмосфера писательских посел‑
ков привела к кристаллизации идей педагогики достоинства, педа‑
гогики сотрудничества и культурно-исторической психологии сво‑
бодного человека?

Не впадая в мистику, напомню лишь мудрые слова священника 
и философа Павла Флоренского: «Культура есть среда, растящая 
и питающая личность». В Пахре в беседах с Владимиром Тендряко‑
вым Алексей Леонтьев страстно говорил о том, что в основе кризиса 
образования лежит разрушающая человека опасность — ​опасность 
обнищания души при обогащении информацией.

Эти слова А. Н. Леонтьева — ​убийственная этическая диагно‑
стика тоталитарной педагогики, формовки и штамповки «сделан‑
ных голов». Он писал в своих заметках: «Игровое освоение мира (!). 
Не убивать детское. Сделанная голова — ​голова потерянная!»

Мысли А. Н. Леонтьева о рождении личности в потоке деятель‑
ности, идеи Л. С. Выготского о социальной ситуации развития 
как источнике развития личности, положение А. В. Запорожца 
о содействии как исходной единице становления лично‑
сти ребенка в процессе общения со значимыми взрослыми 
и сверстниками, представления Д. Б. Эльконина и В. В. Давыдова 




